
Las Comunas Socialistas y el Antiimperialismo: 
El Enfoque Marxista 

«La antítesis directa del imperio era la Comuna». 

–Karl Marx, La guerra civil en Francia 

Chris Gilbert 
 

 

L
  
a guerra genocida de Israel contra Gaza, que 
ha ido acompañada de ataques despiadados 

contra Cisjordania, Líbano, Irán, Yemen y Siria, todo 
ello respaldado y financiado con entusiasmo por 
Estados Unidos, ha servido para concienciar a la 
población mundial sobre los efectos devastadores del 
imperialismo. Llevado a cabo con la complicidad de 
todos los gobiernos occidentales, el genocidio 
también debería abrirnos los ojos al sistema 
imperialista más amplio liderado por Estados Unidos. 
Ese sistema, incluso cuando no libra una guerra 
abierta contra los países del Sur Global, somete a la 
mayoría de ellos a una especie de asedio 
generalizado, a veces mediante sanciones (por ejemplo, Venezuela, Cuba, Nicaragua, China e Irán) o acorralándolos 
con bases militares (como en los casos de China, Corea del Norte y Venezuela, entre otros), por no hablar de la 
sistemática extracción de valor y recursos materiales de esos países por parte del imperialismo, que tiene efectos 
sociales y medioambientales devastadores. 

En este contexto, en el que el imperialismo frente a las naciones y pueblos oprimidos representa claramente la 
contradicción principal, cabría preguntarse por la importancia de una comuna socialista. ¿Por qué hablar de comunas? 
¿Qué tienen que ver las comunas con la urgente lucha contra el imperialismo, que es evidentemente la lucha central 
hoy en día? Aún más preocupante es señalar cómo el proyecto imperialista-sionista ha desplegado comunas, los 
kibutzim, para colonizar el territorio palestino, armándolos con milicias para extirpar y exterminar a los palestinos en su 
proyecto colonialista. Algunas de estas comunas kibutz fueron objetivos —objetivos comprensibles, dado el derecho de 

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                         1

                 La Alianza Global Jus Semper 
                  

        
      En Pos del Paradigma de la Gente y el Planeta

Desarrollo Humano Sostenible 
 Enero 2026                                                                                            ENSAYOS SOBRE DEMOCRACIA REAL Y CAPITALISMO             



un pueblo colonizado a luchar contra sus opresores— de la Operación Al-Aqsa Flood, liderada por Hamás en 2023.  1

También hay organizaciones comunales en otras partes del mundo que, aunque no son colonizadoras como los 
kibutzim, tienen dificultades para ver más allá de su territorio autónomo, lo que dificulta su participación en proyectos 
más amplios de liberación nacional del dominio imperialista. Por todas estas razones, sería comprensible que las 
comunas socialistas no se consideraran una prioridad en la lucha crucial contra el imperialismo, el reto central de 
nuestro tiempo. 

Una persona que piensa lo contrario, y parece hacerlo con mucha firmeza, es la célebre revolucionaria palestina Leila 
Khaled. El pasado mes de noviembre, Khaled visitó Caracas en el marco de un evento antifascista y pro-Palestina 
organizado por el Gobierno bolivariano. Una vez allí, se dirigió casi inmediatamente a la comuna El Panal, en el barrio 
obrero 23 de Enero. Dirigiéndose a los comuneros y al público allí reunido, expresó su entusiasmo y admiración por la 
comuna. Señaló cómo ese proyecto de 20 años de antigüedad, al igual que otras comunas de Venezuela, estaba dando 
pasos concretos para garantizar la soberanía por la que su pueblo, al otro lado del océano, también luchaba en ese 
momento. A pesar de las agresiones de Estados Unidos, las comunas habían ayudado a los venezolanos a ser «libres en 
su territorio».  Las palabras de Khaled fueron conmovedoras, y su antiimperialismo sincero y bien informado encontró 2

eco en los comuneros de El Panal allí reunidos, que señalaron las similitudes entre las luchas en Venezuela y Palestina. 
Algunos incluso expresaron su deseo de unirse al movimiento de resistencia palestino, siguiendo la larga tradición de 
internacionalismo militante del barrio 23 de Enero, pero Khaled consideró que su trabajo era tan importante que debían 
quedarse. Para Khaled y los comuneros de El Panal, entonces, el proyecto comunal que habían construido era 
prácticamente sinónimo de lucha antiimperialista. Sin embargo, la pregunta sigue siendo: ¿cuál es la conexión entre el 
antiimperialismo y la creación de una comuna socialista? ¿Cuándo y dónde una comuna puede considerarse 
antiimperialista, y cómo pueden las comunas encajar en la estrategia más amplia del antiimperialismo socialista que 
persiguen los izquierdistas, en particular los marxistas, en el mundo? Estas son las preguntas que este artículo tratará de 
responder. 

Proyectos Comunales Contemporáneos 
En todo el mundo, pero especialmente en América Latina, existe actualmente un gran interés por las comunas, al igual 

que, lo que es aún más importante, proyectos reales de construcción comunal. Algunos de los ejemplos más 
convincentes de esto último son los esfuerzos por construir el socialismo comunitario o «socialismo comunitario» que 
han surgido en Venezuela y Bolivia, respectivamente. En Venezuela, el presidente Hugo Chávez propuso en 2009 que el 
socialismo venezolano —un proyecto iniciado tres años antes— se construyera sobre la base de las comunas como 
«células básicas» de autogobierno democrático y producción colectiva. En Bolivia, el proceso de cambio que comenzó 
en 2006 y tiene sus raíces tanto en la resistencia indígena del país como en las luchas de los trabajadores, también 
propuso una variante del socialismo comunitario. Vinculado al concepto del buen vivir, el socialismo boliviano se 
construiría apoyándose en las comunas indígenas, o ayllus, como una de sus principales «palancas». Se puede 
encontrar un paralelismo en el Movimiento de los Trabajadores Rurales Sin Tierra (MST) de Brasil, que lucha por la 

 ↩ Los kibutzim en general, independientemente de los diversos motivos que pudieran tener las personas que participaban en ellos, forman parte de un proyecto 1

colonialista con inevitables dimensiones militares. Por lo general, esto implica armar a los habitantes o utilizar equipos especiales de «seguridad». A partir de la 
década de 1980, la mayoría de los kibutzim abandonaron su dimensión igualitaria y su carácter socialista para privatizarse cada vez más a través de un proceso que se 
denominó eufemísticamente «reforma» y que condujo a la implantación generalizada de las relaciones salariales. Sobre los procesos de privatización en los kibutzim, 
véase Raymond Russell, Robert Hanneman y Shlomo Getz, The Renewal of the Kibbutz: From Reform to Transformation (New Brunswick, Nueva Jersey: Rutgers 
University Press, 2013).

 ↩ Andreina Chávez Alava, “The Day Leila Khaled Visited a Venezuelan Commune,” Venezuela Analysis, January 6, 2025, venezuelanalysis.com. Aunque Leila 2

Khaled pertenece a otra organización, el Frente Popular para la Liberación de Palestina, defiende a Hamás, ya que considera que ambas organizaciones son parte 
integrante del movimiento de resistencia palestino en general.

             
                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 2



reforma agraria ocupando tierras y estableciendo posteriormente formas de vida y producción comunitarias 
denominadas acampamentos y assentamentos. Aunque es un movimiento social, el MST ha defendido durante mucho 
tiempo el objetivo de construir una nación soberana frente al imperialismo y, desde 1990, ha incluido el socialismo 
como uno de sus objetivos estratégicos. En mi opinión, estos son algunos de los ejemplos más prometedores. 

Empero, tanto el discurso como la práctica de la construcción de comunas pueden ser muy ambivalentes en relación 
con los proyectos de construcción socialista y liberación nacional. A veces, un proyecto comunitario que reivindica 
radicalmente la autonomía, a menudo influenciado por la teoría autonomista, posmoderna o anarquista, puede no 
lograr encarnar un proceso viable de liberación nacional del imperialismo, o puede dar la espalda a los ya existentes. 
Esto forma parte, sin duda, de la historia del neozapatismo (Ejército Zapatista de Liberación Nacional, EZLN) en Chiapas 
y es también una crítica frecuente que se dirige a las comunidades autónomas kurdas.  Además, el trabajo a nivel 3

comunitario suele ser promovido por organizaciones no gubernamentales precisamente para evitar cuestiones más 
amplias, como la reforma agraria y la soberanía nacional frente al imperialismo. A continuación, con el objetivo de 
determinar cuándo y dónde una comuna socialista puede considerarse antiimperialista, examinaré las propias 
reflexiones de Karl Marx sobre la comuna, que cobraron mayor importancia en su visión del cambio social en sus 
últimos años, tomándolas como una especie de modelo de lo que es una comuna socialista y antiimperialista. Mi 
objetivo será mostrar cómo estas reflexiones de Marx, a pesar de estar más desarrolladas en su último periodo 
(1870-1883), están, no obstante, conectadas con todo su aparato teórico y su proyecto. Ese proyecto implica una 
intervención revolucionaria en el Estado, seguida de una transformación de toda la economía y la sociedad, y es por su 
propia naturaleza opuesto al imperialismo. Así, si las comunas se conciben tal y como las defiende Marx, formarán 
parte de una estrategia anticapitalista y antiimperialista en desarrollo. 

El argumento continuará mostrando, en primer lugar, cómo las reflexiones más conocidas de Marx sobre las comunas 
tradicionales o agrarias, como las que se encuentran en los Cuadernos etnológicos y en sus últimas cartas y borradores a 
Vera Zasulich, iban de la mano con su defensa de los pueblos colonizados y periféricos contra la expansión capitalista. 
Este es un aspecto del marxismo que Rosa Luxemburgo recogió, con una sensibilidad impresionante hacia la cuestión 
colonial. Sin embargo, Marx fue más allá que ella al respaldar la comuna rural como base del socialismo en un proyecto 
de liberación nacional, aunque estableció situaciones muy claras para que esto pudiera suceder. En el segundo paso, 
mostraré cómo la afirmación de Marx de que la comuna podía ser un elemento constitutivo del socialismo, aunque sea 
más evidente en la obra de lo que puede llamarse el «Marx tardío» (1870-1883), no representa una ruptura con su obra 
en general. Muchos se han visto tentados a celebrar este último periodo de Marx como algo que se distingue claramente 
del resto de su obra, con ecos de la «ruptura epistemológica» que se afirmó en su día en relación con el joven Marx.   4

Sin embargo, en realidad, la defensa que Marx hizo en su última etapa de la comuna rural surgió del núcleo mismo de 

 ↩ La autonomía territorial no era tanto el objetivo inicial del proyecto del EZLN como un resultado final. Cuando el EZLN lanzó su insurgencia, tenía el objetivo de 3

intervenir en la política nacional, incluso aspirando a derrocar al gobierno central, aunque sin tomar el poder por sí mismo. Desde el principio, el EZLN también logró 
ganarse la simpatía y el apoyo generalizados, tanto a nivel nacional como internacional, y en un momento dado buscó una alianza con el Partido de la Revolución 
Democrática. Sin embargo, el cambio de circunstancias y los reveses político-militares obligaron a la organización a conformarse con establecer un control autónomo 
sobre su territorio, que ha sido su postura a lo largo de este siglo, a pesar de iniciativas como La Otra Campaña de 2005. Fabiola Escárzaga, La comunidad indígena 
insurgente: Perú, Bolivia, México (1980-2000) (Coyoacán, México: UAM, 2017), 311-410. Leandro Vergaro-Camus, Land and Freedom: The MST, the Zapatistas and 
Peasant Alternatives to Neoliberalism (Londres: Bloomsbury Academic, 2014), 257–84.

 ↩ Entre quienes enfatizan la novedad del Marx tardío se encuentran Enrique Dussel, Haruki Wada, Kohei Saito y (de manera matizada) Teodor Shanin. Saito incluso 4

utiliza el término «ruptura epistemológica» para referirse a una supuesta ruptura que se produjo en Marx alrededor de 1867, sosteniendo que Marx se convirtió 
después en un «comunista decrecentista» e incluso abandonó el materialismo histórico. Kohei Saito, Marx in the Anthropocene: Toward the Idea of Degrowth 
Communism (Cambridge: Cambridge University Press, 2022), 208; Enrique Dussel, El último Marx (1863-1882) y la liberación latinoamericana (Ciudad de México: 
Siglo XXI, 1990); Haruki Wada, «Marx and Revolutionary Russia», y Teodor Shanin, «Late Marx: Gods and Craftsmen», ambos en Late Marx and the Russian Road: 
Marx and the Peripheries of Capitalism, ed. Teodor Shanin (Nueva York: Monthly Review Press, 1983). Para una visión alternativa, que enfatiza la continuidad, véase 
Derek Sayer y Philip Corrigan, «Late Marx: Continuity, Contradiction and Learning», incluido en Late Marx and the Russian Road. Marcello Musto también defiende la 
continuidad y cuestiona las posiciones de Dussel, Wada y Shanin en su obra The Last Years of Karl Marx: An Intellectual Biography (Stanford: Stanford University Press, 
2016).

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        3



la teoría marxista: la discusión de las relaciones de valor en su crítica de la economía política que llevó a cabo a 
mediados de siglo. Además, dado que el aparato teórico centrado en el valor de Marx se desarrolla para incluir otras 
categorías utilizadas para construir una crítica de la concentración del capital, la formación de monopolios y el 
mercado mundial, se deduce que la alternativa fundamental de Marx al intercambio de mercancías —que era la 
producción comunal desde al menos finales de la década de 1850— no puede separarse de su crítica plenamente 
desarrollada del capitalismo y su tendencia expansionista e imperialista. Tampoco puede separarse de las estrategias que 
Marx esbozó para la clase obrera en el sistema mundial capitalista, como el proyecto de emancipación nacional que, en 
su opinión, se plasmó, aunque de forma imperfecta, en la Comuna de París. En la última sección, examinaré cómo las 
concepciones venezolana y boliviana del socialismo de comunalidad o comunitario, cada una a su manera, coinciden 
con la visión estratégica marxista de un proyecto comunal, que no consiste en construir comunas aisladas o 
radicalmente autónomas, ni siquiera redes de comunas, sino en integrarlas en proyectos nacionales estratégicos que se 
oponen al imperialismo. Lo mismo ocurre con el proyecto del MST de una «reforma agraria popular» que hace hincapié 
en la organización comunal y el cooperativismo, pero que opera dentro de un marco general antiimperialista y 
anticapitalista. 

El «Marx Tardío» fue un Marx Tricontinental 
Existen numerosas investigaciones que analizan el último período de Marx, en el que estudió y defendió las formas 

comunales como posible base para la construcción socialista. Algunos autores llegan incluso a aclamar esto como un 
descubrimiento, anunciando la aparición de un Marx nuevo y hasta ahora desconocido.   Empero, a pesar de este 5

entusiasmo por el último período de Marx, rara vez se destaca lo suficiente que las reflexiones de Marx sobre las 
comunas rurales en ese momento casi siempre se centraban en la periferia del sistema mundial capitalista: el campo 
ruso, la aldea india, la comunidad campesina argelina y las comunidades autóctonas de América del Norte y del Sur. El 
trabajo de Marx sobre la vida comunal rural durante su última etapa se encuentra disperso en notas, borradores y 
correspondencia. Por ejemplo, la discusión sobre la comuna rural rusa aparece en su «Carta al consejo editorial de 
Otechestvennye Zapiski» de 1877, que nunca llegó a enviar, en su carta y borradores a Vera Zasulich y en sus notas 
sobre la obra de Maxim Kovalevsky. Sus reflexiones sobre la comunidad campesina argelina aparecen en una serie de 
cartas escritas durante el último viaje de Marx, realizado por motivos de salud, a la ciudad de Argel en 1882, y también 
en las notas sobre Kovalevsky. En este periodo, Marx también tomó notas sobre la tenencia de la tierra en la India, que 
había sido un interés suyo desde hacía mucho tiempo, y sobre la organización social de los aborígenes australianos, 
basándose en una obra etnográfica de Richard Bennett.  A pesar de la gran diversidad de estos materiales y de la 6

amplitud de los estudios de Marx en esa época, todos ellos tienen una cosa en común: las formas comunales que 
estudiaba se encontraban en las fronteras de la expansión capitalista y, es importante añadir, eran lugares de resistencia 
anticolonial. 

En sus notas sobre estas comunidades agrarias, Marx no solo destacó cómo fueron atacadas por el capitalismo en 
expansión, sino también cómo demostraron su resiliencia al defenderse de él. Señaló constantemente la resistencia 
indígena, al tiempo que criticaba sin ambages a los colonizadores. En Argelia, Marx señaló cómo los colonialistas 
franceses, con su «descarada arrogancia», expropiaban a los árabes con el fin de proporcionar más tierras a los colonos 
franceses y «romper la fuerza de las uniones de clanes».   Empero, el pueblo argelino no se quedó pasivo, y Marx señaló 7

con aprobación cómo su tenencia colectiva de la tierra había resistido tales embestidas. En cuanto a la India, Marx 

 ↩ Véase nota 4.5

 ↩ Musto, The Last Years of Karl Marx, 23.6

 ↩ Musto, The Last Years of Karl Marx, 109, 21.7

             
                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 4



calificó la supresión de la propiedad comunal por parte de los colonizadores como «un acto de vandalismo inglés, que 
empuja a los nativos no hacia delante, sino hacia atrás».  Al mismo tiempo, Marx señaló constantemente que esas 8

comunas rurales habían sobrevivido a todo tipo de invasores a lo largo de los siglos, y celebró las rebeliones indias 
contra aquellos a los que llamaba «perros británicos» y «asnos».  Los estudios de Marx sobre la comuna campesina en 9

Rusia son los más extensos que realizó sobre comunidades agrarias en cualquier lugar.  Le llevaron a reconocer la 10

posibilidad de que una comuna rural en un contexto periférico se convirtiera en el eje de la construcción socialista. Sin 
embargo, también señaló que esto requeriría derrocar al Estado zarista, subordinado a las potencias occidentales y que 
solo fomentaba el crecimiento dependiente a través de «la domiciliación de ciertos negocios».  Al comentar el interés 11

del Marx tardío por las comunidades resistentes de Asia, África y América, el autor argentino Néstor Kohan bromeó una 
vez diciendo que, en sus reflexiones sobre las comunidades rurales de la periferia, Marx estaba desarrollando una 
«Tricontinental» avant la lettre, en alusión a la conferencia antiimperialista organizada en la Cuba revolucionaria del 
siglo siguiente.  Este espíritu tricontinental, muy presente en Marx, es precisamente lo que falta en gran parte de lo que 12

se publica sobre las últimas investigaciones de Marx sobre la comuna rural. 

Aunque la mayoría de los intérpretes han minimizado el carácter anticolonialista de la obra tardía de Marx sobre las 
comunas, hay una marxista de segunda generación que siguió una línea de pensamiento análoga. Se trata de Rosa 
Luxemburgo, que se interesó profundamente por los pueblos y las naciones de lo que hoy se denomina el Sur Global. Si 
las reflexiones de Luxemburgo son muy similares a las del Marx tardío, es porque su método, sus intereses y sus fuentes 
eran similares, ya que ella no tuvo acceso a las notas y borradores de los últimos años de Marx, que solo se hicieron 
públicos más tarde. La mayor parte de la obra de Luxemburg sobre las formaciones sociales y los modos de vida de los 
pueblos y naciones no capitalistas aparece en su libro poco reconocido, Introducción a la economía política, basado en 
los cursos que impartió en la escuela del Partido Socialdemócrata (SPD) a partir de 1907. El libro ofrece una 
impresionante panorámica de lo que hoy se denomina el Sur Global. Por ejemplo, examina la comunidad rural india y 
sus diversas manifestaciones, señalando que «la propiedad de la tierra correspondía simplemente a las comunidades 
campesinas indias que la habían trabajado durante milenios... una gran cultura social, en la que la tierra no es un medio 
para explotar el trabajo de otros, sino simplemente la base de la existencia de los propios trabajadores».   El libro 13

también analiza lo que Luxemburgo denominó «comunismo agrario» en Perú y México, que, según ella, era la forma 
precolonial dominante en esos contextos.  Cuando Luxemburgo se centró en el norte de África, elogió las relaciones de 14

propiedad comunal resilientes de los pueblos árabes y bereberes y su «obstinada resistencia» al «dominio del capital 
europeo».  15

Aunque seguía de cerca los pasos del Marx tardío (aunque en gran medida sin saberlo), Luxemburgo también coincidió 
con él en dar una valoración global positiva de lo que ella entendía como ejemplos de comunismo original o, en sus 

 ↩ Musto, The Last Years of Karl Marx, 66.8

 ↩ Musto, The Last Years of Karl Marx, 23.9

 ↩ Shanin señala que Marx tenía más información sobre Rusia, porque «Rusia estaba más cerca no solo geográficamente [que China y la India], sino también en el 10

sentido básico del contacto humano, el posible conocimiento del idioma y la disponibilidad de pruebas y análisis, generados por los propios nativos». Shanin, Late 
Marx and the Russian Road, 19.

 ↩ Es de suponer que la necesidad de sustituir al Estado zarista, dependiente y distorsionado, fue uno de los motivos que llevaron a Marx a simpatizar con el grupo 11

vanguardista Narodnaya Volya, que intentaba derrocar revolucionariamente el zarismo. Sobre la simpatía de Marx por los populistas del grupo Narodnaya Volya, véase 
Shanin, Late Marx and the Russian Road, 20-21.

 ↩ Esto ocurrió fuera de cámara en un programa de Escuela de Cuadros, «Néstor Kohan: Marx frente al colonialismo», Escuela de Cuadros, vídeo de YouTube, 12

1:51:55, 7 de noviembre de 2023.

 ↩ Rosa Luxemburg, Complete Works, vol. 1, ed. Peter Hudis (London: Verso, 2013), 157.13

 ↩ Luxembourg, Complete Works, vol. 1, 155.14

 ↩ Luxembourg, Complete Works, vol. 1, 154.15

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        5



propias palabras, «instituciones comunistas». La contradicción entre esas formas comunales y la expansión capitalista 
también forma parte del relato de Luxemburgo. Por ejemplo, señaló que la conquista colonial conduce a una «violenta 
abolición de la propiedad común» que da lugar a la destrucción de «la comunidad comunista».  Su mensaje, que 16

puede verse retrospectivamente a través del prisma de su lema «Socialismo o barbarie», era que el capitalismo actúa de 
forma bárbara en su expansión por todo el mundo y en su trato a los pueblos no capitalistas y sus comunidades. Lejos 
de traer progreso, el efecto de la expansión capitalista era simplemente perjudicial, con «los antiguos lazos aniquilados 
y sustituidos por disputas, discordia, desigualdad y explotación».  Lo que Luxemburgo puso de relieve, y que está en 17

completa sintonía con la obra tardía de Marx, es el carácter y el potencial anticolonial y antiimperialista de la comuna. 
Es decir, tanto el Marx tardío como Luxemburg examinaron las comunas rurales en las fronteras de la expansión 
capitalista —donde la dinámica de la expropiación se siente a menudo tanto como la explotación— y ambos teóricos 
entendieron que esas comunidades eran sitios resilientes al capitalismo. 

Núcleos del Socialismo, pero con Situación y Contexto 
Las investigaciones de Luxemburgo se llevaron a cabo en un contexto extremadamente hostil, marcado por la actitud 

generalmente apologética de la dirección del SPD hacia el colonialismo.  Esto hizo que su defensa de los pueblos 18

colonizados y su celebración de la resistencia que mantenían desde sus comunidades «comunistas» resultaran aún más 
impresionantes. También era consciente de las posibles conexiones entre las luchas anticolonialistas en la periferia y las 
de la clase obrera en los países centrales, observando que la burguesía europea había percibido «una conexión entre los 
antiguos vestigios comunistas que ofrecían una resistencia obstinada en los países coloniales... y el nuevo evangelio 
[revolucionario] de... las masas proletarias en los antiguos países capitalistas».  Incluso se podría argumentar que las 19

amplias reflexiones de Luxemburg sobre las comunidades de la periferia, para las que la expansión capitalista no era 
solo una cuestión laboral, sino una amenaza existencial, ponían implícitamente de relieve la acción revolucionaria de 
los pueblos de la periferia y sus comunidades. Aun así, Luxemburgo no dio el paso adicional de admitir que la comuna 
agraria o la comunidad indígena pudieran convertirse en los pilares de una nueva sociedad socialista. En este sentido, el 
análisis de Marx, tal vez debido a la mayor importancia que concedía a la autodeterminación nacional, superó al de 
ella, ya que en sus últimos años dio un paso más al afirmar que esas comunas tenían el potencial de ser puntos de 
apoyo («points de appui») de la regeneración social, o células del socialismo. Sin embargo, la realización de ese 
potencial estaba sujeta a algunas condiciones, si es que se daba, es decir, si la comuna rural contribuía al socialismo 
moderno. 

¿De qué tipo de condiciones estamos hablando? Estas se pueden ver más claramente en el análisis que Marx hace de la 
formación comunal existente que él estudió más a fondo y sobre la que tenía más información: la obshchina de Rusia. 
Su punto de vista quedó expresado en su «Carta al consejo editorial de Otechestvennye Zapiski» (1877), en la carta y los 
borradores a Zasulich (1881) y en el prefacio de 1882 a la traducción rusa del Manifiesto Comunista, escrito por 
Frederick Engels pero aprobado por Marx. En estos documentos, Marx se tomó el tiempo de esbozar cómo una comuna, 
con propiedad colectiva y cierto grado de autogobierno interno, podría encajar en una estrategia de transición socialista 
y liberación nacional en un país periférico. Una cuestión era la de las fuerzas productivas: Marx sostenía que la comuna 
debía incorporar los logros tecnológicos del sistema capitalista, para lo cual consideraba que la comuna rusa era 

 ↩ Luxembourg, Complete Works, vol.1, 249.16

 ↩ Luxembourg, Complete Works, vol. 1, 153.17

 ↩ Néstor Kohan, “Karl Marx y la dialéctica del Sur global,” en Marxismos y pensamiento crítico desde el Sur global, eds. Néstor Kohan and Nayar López Castellanos 18

(Buenos Aires: Ediciones Akal, 2023), 28–33.

 ↩ Luxembourg, Complete Works, vol. 1, 163.19

             
                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 6



especialmente adecuada porque, al ser una forma comunal tardía que no se basaba principalmente en las relaciones de 
parentesco, era «capaz de un desarrollo más amplio».  De este modo, podría sustituir fácilmente «la agricultura 20

fragmentada por una agricultura a gran escala asistida por máquinas». Estas nuevas fuerzas productivas también eran 
importantes porque permitirían a la comuna pasar «del trabajo fragmentado al trabajo colectivo», siendo este último 
especialmente importante en la perspectiva de Marx sobre la producción comunal.  21

Una segunda cuestión era que las comunas debían estar conectadas entre sí. Según Marx, era «una característica 
debilitante» que las obshchinas existentes fueran «microcosmos localizados», e incluso sugirió que su aislamiento era la 
«base natural» del despotismo.  En tercer lugar, tenía que haber una revolución política que transformara el Estado 22

existente y estableciera una nueva relación con las comunas en lo que era esencialmente un proceso de liberación 
nacional. Marx percibía que la Rusia de finales del siglo XIX era lo que hoy llamarían un «Estado dependiente». Al igual 
que muchos Estados del tercer mundo en la actualidad, el régimen zarista solo desarrolló «ciertas ramas del sistema 
capitalista occidental» que eran más «fáciles de aclimatar».  En lugar de ayudar a las comunas rurales de Rusia, ese 23

Estado dependiente fomentó la aparición de una serie de parásitos, usureros y capitalistas especuladores.   (Marx los 24

llamaba «parásitos capitalistas», y coinciden aproximadamente con la burguesía compradora de las formaciones 
sociales del tercer mundo actual). 

En general, cuando analizamos el debate relativamente desarrollado de Marx sobre la comuna rusa, podemos ver cómo 
Marx no veía en ella la perfección socialista, sino el potencial socialista. Reconocía que la comuna rural era un lugar de 
contradicciones internas —incluidas jerarquías emergentes— que, por lo tanto, estaba en constante evolución. De aquí 
que, si Marx afirmaba que la obshchina podía ser un punto de partida para un sistema socialista, tenía cuidado de no 
caer en idealizaciones románticas ni aislarla de consideraciones estratégicas y geopolíticas.  Por ejemplo, reconoció la 25

necesidad de sustituir las asambleas tradicionales de las comunas, encabezadas por ancianos varones, «por una 
asamblea campesina elegida por las propias comunas».  Del mismo modo, situó su defensa de la comuna rusa en su 26

integración en preocupaciones estratégicas, concretamente en un proceso revolucionario nacional, en el que tendría 
que estar incrustada. Esto se debía a que, como dijo Marx, el «desarrollo ulterior de la comuna se funde con el curso 
general de la sociedad rusa». La lapidaria conclusión de Marx fue: «La comuna rusa tiene que ser salvada; para ello, 
tiene que haber una revolución rusa».  27

 ↩ Según Marx, la incorporación de la tecnología occidental a la comuna rusa fue posible porque «existe en un contexto histórico moderno: [la comuna] es 20

contemporánea de una cultura superior y está vinculada a un mercado mundial en el que predomina la producción capitalista». Shanin, Late Marx and the Russian 
Road, 102.

 ↩ Marx pensaba que el proceso de pasar del trabajo fragmentado al colectivo se vería facilitado por la familiaridad de los campesinos rusos con las asociaciones 21

cooperativas llamadas artels. Shanin, Late Marx and the Russian Road, 121-122.

 ↩ Shanin, Late Marx and the Russian Road, 103.22

 ↩ Shanin, Late Marx and the Russian Road,115.23

 ↩ Shanin, Late Marx and the Russian Road, 115.24

 ↩ El enfoque de Marx era distinto al de Lewis Henry Morgan, quien se acercaba al ideal del «buen salvaje». En lugar de un retorno a una forma de vida pasada, 25

Marx veía el socialismo como una «forma superior de sociedad». Véase Musto, The Last Years of Karl Marx, 30.

 ↩ Shanin, Late Marx and the Russian Road, 111. Hay una crítica implícita al patriarcado en los comentarios de Marx sobre el volost, al que llamó «una asamblea de 26

hombres barbudos».

 ↩ Shanin, Late Marx and the Russian Road, 116.27

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        7



La Crítica de Marx de la Economía Política Apela al Control Comunitario 
La idea de que el Marx tardío representa a un Marx desconocido y distinto apunta a un deseo de dividir a Marx en 

dos.   Desde las fábricas de sueños del marxismo de moda, a veces se les anima a creer que existe un Marx más actual, 28

ecológico (incluso «Decrecentista»), descolonial y favorable a la comunidad, que surgió alrededor de 1870, y que 
puede contrastarse con el sombrío «Marx intermedio» que escribió sobre la clase, la economía política, el poder estatal 
y los partidos políticos, y que probablemente sea de etapas y «estalinista» para colmo. Esta supuesta separación es 
sospechosa en sí misma. ¿No apunta a un deseo de promover un Marx «actualizado», centrado en las comunidades, 
que se separa tanto de la propia crítica de Marx al capitalismo como del análisis posterior del marxismo sobre el 
imperialismo? ¿No corre esto el riesgo de repetir el gesto por el que el Marx supuestamente más humanista de los 
Manuscritos de 1844 fue utilizado para alimentar corrientes del marxismo occidental que se distanciaron de las 
contribuciones y los procesos de aprendizaje del socialismo realmente existente, a menudo incluso rechazando la 
crítica marxista del imperialismo? Creo que sí. Empero, también se basa en una interpretación textualmente espuria. El 
interés por la comunalidad se remonta a los inicios de Marx e impregna toda su obra madura.  Esto se puede ver 29

claramente en las reflexiones evolutivas de Marx sobre el intercambio basado en el valor después de su primer contacto 
con la economía política, que tuvo lugar en la década de 1840. A medida que avanzaba el siglo y Marx llegó a 
comprender la importancia del valor como forma social —lo que podemos ver en los manuscritos de Grundrisse de 
1857-1858—, inmediatamente postuló el intercambio comunal como la antítesis fundamental del intercambio de 
mercancías. A partir de ahí, comenzó a ver que sería necesaria alguna forma social que implicara la producción 
comunal, el intercambio comunal y el consumo comunal para superar la forma social del valor. 

Veamos cómo ocurre esto. Al principio de los Grundrisse, en el capítulo sobre el dinero, Marx expone la naturaleza 
social del valor. Observa cómo, en la sociedad contemporánea, el valor de cambio expresa el nexo social; encarna la 
dependencia mutua y general de individuos que no tienen nada que ver entre sí, salvo como productores privados 
conectados a través del mercado.  El valor de cambio es un nexo social que se presenta al individuo como algo ajeno y 30

objetual (como el dinero, que se puede llevar en el bolsillo, dice). Debido a este carácter objetual, Marx concluye: «La 
conexión social entre las personas se transforma en una relación social entre las cosas».  Empero, Marx percibe 31

inmediatamente que el vínculo comunitario es la antítesis fundamental de esta situación. Observa que existe una 
relación inversa entre el control comunitario y la regla del valor: «Cuanto menos poder social posee el medio de 
intercambio... mayor tiene el poder de la comunidad.» Aquí Marx yuxtapone dos sistemas esencialmente contrarios. Por 
un lado, está el sistema capitalista de relaciones mercantiles generalizadas con su socialidad indirecta, a través del 
intercambio de dinero y mercancías. Por otro lado, está el sistema comunal, en el que «la actividad productiva del 
trabajador y su participación en la producción están vinculadas a una forma específica de trabajo y de producto».  En 32

estos acuerdos comunales, existe un trabajo directamente social debido a una planificación o control preestablecido 
sobre el trabajo y la distribución. 

 ↩ Véase nota 4.28

 ↩ Una expresión muy temprana de la defensa de Marx de los bienes comunes se puede encontrar en sus artículos de 1842 en defensa de los derechos de los 29

campesinos de Renania a recoger leña en tierras comunales, publicados en el Rheinische Zeitung. Karl Marx y Frederick Engels, Obras completas (Nueva York: 
International Publishers, 1975), vol. 1, 224-263.

 ↩ En los Grundrisse, Marx aún no distinguía entre valor y valor de cambio.30

 ↩ Karl Marx, Grundrisse: Foundations of the Critique of Political Economy (London: Penguin, 1973), 157.31

 ↩ Karl Marx, Grundrisse, 157.32

             
                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 8



A partir de aquí, Marx comienza a desarrollar la idea de que la producción social en el futuro debe ser controlada como 
un patrimonio común («riqueza común», según la traducción habitual al inglés). Así, proyecta una situación 
poscapitalista futura en la que las «relaciones sociales [se convierten] en sus propias relaciones comunitarias 
[gemeinschaftlich, o basadas en la comunidad]... subordinadas a su propio control comunitario».  Denomina a este 33

futuro orden «producción comunal» y señala cómo requiere un trabajo directamente social, o «directamente general».  34

De aquí que lo que se propone es el intercambio organizado de actividades en lugar de la socialización indirecta y post 
festum que se logra en el intercambio de mercancías. A partir de estos pasajes y de sus escasos postulados sobre la 
sociedad futura, hay un pequeño paso hasta la defensa que hace Marx de la comuna campesina rusa como punto de 
apoyo para la regeneración social.  Cabe señalar que, en estos mismos pasajes de los Grundrisse que contrastan el 35

intercambio comunal con el intercambio privado, Marx mantiene constantemente una perspectiva sobre la totalidad del 
capitalismo. Apenas unas líneas después de exponer la yuxtaposición básica, Marx observa cómo el intercambio de 
mercancías y su división del trabajo conduce a «la aglomeración, la combinación, la cooperación, la antítesis de los 
intereses privados, los intereses de clase, la competencia, la concentración de capital, el monopolio, las sociedades 
anónimas... el comercio mundial... la dependencia del llamado mercado mundial y [el] sistema bancario y crediticio».  36

Por lo tanto, queda implícito que solo el fin del intercambio privado y el restablecimiento de algún tipo de coordinación 
de la comunalidad de las actividades laborales evitarán la concentración de capital y la formación de monopolios, que 
es la base del imperialismo. 

Aquí podemos ver cómo el intercambio privado de mercancías está relacionado, desde muy temprano en Marx, con 
toda la estructura de la sociedad capitalista y, por lo tanto, también con el desarrollo posterior del capitalismo hacia la 
concentración del capital, la expansión, la financiarización y el imperialismo. Como Marx dice más adelante en los 
Grundrisse, «las relaciones posteriores deben considerarse como desarrollos que surgen de este germen».  Por el 37

contrario, el intercambio comunal de actividades y los vínculos comunales que subordinan la producción al control 
colectivo se proponen como una alternativa metabólica al sistema alienado que da lugar al monopolio y al crédito. (Este 
es precisamente el punto que Marx plantea al principio de los Grundrisse al insistir en que las contradicciones del 
capitalismo no pueden resolverse con el tipo de reforma bancaria o monetaria que proponían Pierre-Joseph Proudhon y 
sus seguidores). Estas últimas surgen de la alienación del trabajo y del proceso de trabajo que acompaña a la dinámica 
del intercambio generalizado de mercancías. Dado que la visión de Marx en estos pasajes va desde lo micro-particular 
(control comunal frente a intercambio privado de mercancías) hasta el macro-todo que incluye el comercio mundial, la 
expansión del mercado y el monopolio, se deduce lógicamente que la propuesta de Marx de un modelo alternativo de 
producción comunal —basado esencialmente en el control comunal de las actividades productivas— no puede 
separarse de su crítica al conjunto de la economía y la sociedad capitalistas, incluyendo sus formaciones estatales y 
monopolísticas y la rivalidad imperialista que se desarrolla en el mercado mundial. 

 ↩ Karl Marx, Grundrisse, 162.33

 ↩ Karl Marx, Grundrisse, 172.34

 ↩ Este artículo no aborda la célebre sección Formen de los Grundrisse, que trata de las formaciones sociales precapitalistas, ya que allí Marx analiza formas 35

comunitarias que considera esencialmente pertenecientes al pasado, sin considerar cómo podrían ser núcleos del socialismo moderno.

 ↩ Karl Marx, Grundrisse, 159. El esbozo que Marx hace de su futura obra en los Grundrisse, que incluye libros proyectados sobre el Estado, el comercio 36

internacional y el mercado mundial, también apunta a su enfoque totalizador.

 ↩ Karl Marx, Grundrisse, 310.37

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        9



El Sistema Comunal en la Transición al Socialismo 
Es a partir de la teorización de Marx en los Grundrisse que el filósofo húngaro István Mészáros basaría sus argumentos 

sobre la necesidad de un sistema comunal para superar el sistema capitalista, desarrollando tesis que más tarde sirvieron 
de inspiración al proyecto de Chávez de construir un socialismo comunal en Venezuela.  La obra principal de 38

Mészáros, Más allá del capital, se centra en el capítulo 19 en la ley del valor, que ocupa un lugar central en el sistema 
capitalista. Siguiendo a Marx, Mészáros sostenía que la ley del valor, que mide la riqueza social a través del tiempo de 
trabajo abstracto, solo puede superarse mediante otra configuración social, un enfoque que implica la participación de 
todos los miembros de la sociedad en una organización planificada del trabajo y que distribuye el tiempo disponible de 
forma racional.  ¿Cuál es el marco social para superar la regla impuesta del tiempo de trabajo abstracto? Mészáros 39

destacó que Marx siempre insiste en que es la toma de decisiones comunitarias deliberadas lo que supera la ley social 
genérica del valor que se impone a espaldas de los productores.  De aquí que Mészáros propuso el sistema comunal, 40

que él consideró como la alternativa radical al capitalista. 

Sin embargo, es importante destacar que el enfoque de Mészáros respecto al sistema comunal —como el que inspiró en 
Chávez, como veremos más adelante— nunca fue miope: nunca perdió de vista el panorama general. Ambos 
propusieron un proyecto comunal que, fiel al enfoque totalizador de Marx, iría de lo micro a lo macro, e implicaba una 
estrategia global que exigía una revolución política (introduciendo una nueva estructura de mando en el Estado) seguida 
de la construcción de un metabolismo social alternativo basado en las comunas que, en última instancia, conduciría a 
una transformación completa de toda la sociedad y a la abolición de todas las instituciones políticas alienadas. Dado 
que ese proyecto implicaba un enfoque integral de la totalidad del sistema capitalista, también reconocía que las 
comunas formaban parte de una estrategia para la transición, cuya implementación de cualquier paso mediador tendría 
que tener en cuenta no solo el horizonte estratégico, sino también las realidades concretas de una situación particular, 
incluida la geopolítica global y las correlaciones de fuerzas locales. En este espíritu, Mészáros insistió en la necesidad 
de «estrategias mediadoras históricamente específicas» y aceptó que «la plena realización de esta visión marxista exige 
la articulación históricamente factible de las mediaciones materiales necesarias en su contexto global».  41

Ni Mészáros ni Chávez mostraron ningún interés particular por el Marx tardío y sus comentarios sobre la comuna rural, 
a pesar de sus afinidades con esa línea de pensamiento.  Empero, es un hecho que, tras exponer el esquema básico de 42

la producción comunal en los Grundrisse (al que más tarde se referiría como «producción por personas libremente 
asociadas» en El Capital), Marx comenzaría, en la última década de su vida, a investigar ejemplos concretos de 
producción comunal tanto en comunas rurales históricas como en comunas rurales que viven, como las del pueblo 
haudenosaunee, así como en comunas y comunidades argelinas, rusas e indias. Así llegamos al Marx tardío, que 
precisamente por esta razón nos negamos a separar del resto de su obra. Vale la pena señalar que existe una continuidad 
muy completa y multinivel entre el Marx medio y el Marx tardío en su enfoque de las comunas. Porque no solo se trata 
de una transición relativamente sencilla desde la propuesta de Marx de control comunal de la producción social en los 
Grundrisse hasta su posterior defensa —coincidiendo con Nikolái Chernyshevski— de la comuna rusa como eje de la 
regeneración social, sino que también es cierto que la alternativa comunal que propone tanto en sus escritos de la etapa 

 ↩ Chris Gilbert, Commune or Nothing!: Venezuela’s Communal Movement and Its Socialist Project (New York: Monthly Review Press, 2023), 85–102.38

 ↩ István Mészáros, Beyond Capital: Toward a Theory of the Transition (New York: Monthly Review Press, 1995), section 19.5.1, 763–65.39

 ↩ Mészáros, Beyond Capital, 19.1.1, 764.40

 ↩ Mészáros, Beyond Capital, 19.3.1, 753; section 19.5.3, 769.41

 ↩ Hay una breve referencia a la correspondencia de Vera Zasulich en Beyond Capital, de Mészáros, sección 13.6, 487-488.42

             
                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 10

https://monthlyreview.org/product/commune-or-nothing-venezuelas-communal-movement-and-its-socialist-project/
https://monthlyreview.org/product/beyond_capital/


intermedia como en los de la tardía siempre permanece conectada con su crítica más amplia de las categorías 
capitalistas y la totalidad del sistema capitalista (más tarde, imperialista). 

La prueba de este segundo tipo de continuidad —la integración de la alternativa comunal en un proyecto más amplio— 
se encuentra en la insistencia del Marx tardío en que la comuna rusa, si quiere ser un punto de apoyo para la 
regeneración social, debe ir acompañada de una revolución política que implique la toma del poder estatal y la 
superación de la situación de dependencia. De aquí que, como se ha mencionado anteriormente, el Marx tardío no 
defendía la comuna rusa absolutamente autónoma en un estado de perfección, sino la comuna como parte de una 
revolución llevada a cabo por la clase obrera organizada, muy probablemente en un partido político, que tiene 
dimensiones nacionales e internacionales. Este aspecto del enfoque de Marx sobre la comuna rusa se hace 
especialmente evidente en el prefacio de 1882 a la traducción rusa del Manifiesto Comunista, que señala la necesidad 
de una «revolución proletaria» para que las comunas sobrevivan y avancen. También es relevante que Engels (con la 
aprobación de Marx) escribiera una crítica al escritor ruso Piotr Tkachev señalando que el Estado ruso existente no está 
simplemente «suspendido en el aire», como sostenía Tkachev, sino que está estructuralmente conectado con las clases 
dominantes.  43

El enfoque geopolítico y fundamentalmente clasista de Marx sobre la comuna rural rusa también se hace eco de su 
enfoque algo anterior sobre la Comuna de París de 1871. En su análisis de la Comuna de París, que Marx denominó «la 
forma política finalmente descubierta bajo la cual llevar a cabo la emancipación del trabajo [es decir, de la clase 
obrera]», destacó que surgió de una lucha contra una potencia extranjera y un gobierno capitulador.  Marx también 44

destacó la incompatibilidad de la comuna con la configuración existente del Estado (era la «antítesis del Imperio» a la 
que me refería en mi epígrafe). Al igual que el Estado ruso, el Estado francés no estaba «en el aire», sino que era la 
«forma definitiva del poder estatal» de la burguesía.  Por lo tanto, era un instrumento de dominio de clase que los 45

trabajadores debían tomar y reutilizar radicalmente.  Esta continuidad entre las opiniones de Marx en 1871 y 1881 no 46

es de extrañar, dados los argumentos a favor de la producción comunal que Marx había establecido en su obra madura 
sobre economía política. Esa visión totalizadora, que vinculaba el modelo productivo (comunal o privado) con toda la 
formación social, incluidas las estructuras nacionales e internacionales, es lo que llevó a Marx a celebrar que la 
Comuna de París hubiera formado un «gobierno verdaderamente nacional», cuyo pilar fundamental era el «pueblo 
armado» —de hecho, un ejército popular y soberano.  Es evidente que el carácter explícitamente político del proyecto, 47

a pesar de su vigoroso internacionalismo, incluía la dimensión de la liberación nacional, lo que habría sido una razón 
clave para que coincidiera con la visión de Marx sobre cómo lograr la emancipación mediante la confianza en la forma 
comunal.  48

 ↩ Frederick Engels, “On Social Relations in Russia” (1875), in Karl Marx and Frederick Engels, Selected Works, vol. 2 (Moscow: Progress Publishers,1977), 388.43

 ↩ Marx, “The Civil War in France” (Third Address), in Karl Marx and Frederick Engels, Writings on the Paris Commune, ed. Hal Draper (New York: Monthly Review 44

Press, 1971), 76.

 ↩ Marx, “The Civil War in France,” 72.45

 ↩ Por supuesto, el Estado deberá ser abolido en última instancia, pero esto requiere un proceso prolongado, durante el cual deberá existir un poder estatal 46

transformado.

 ↩ Marx, “The Civil War in France,” 80.47

 ↩ El carácter clasista de la Comuna de París se expresa en la afirmación de Engels de que era el modelo de la dictadura del proletariado en su introducción de 1891 48

a La guerra civil en Francia, de Marx. Cabe señalar que Marx defendió la comuna, pero lo hizo de forma crítica, señalando, al igual que V. I. Lenin después de él, que 
no actuó con suficiente decisión, no fue lo suficientemente centralista, no fue lo suficientemente un gobierno nacional y, presumiblemente, no tuvo suficiente visión 
estratégica. Engels, Introduction in Marx and Engels, Writings on the Paris Commune, 34.

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        11



Venezuela: «La Comuna aislada es Contrarrevolucionaria» 
Es muy común —de hecho, una de las expresiones más claras del eurocentrismo entre los intelectuales— declarar 

apresuradamente que los procesos de cambio en el Sur Global han terminado cada vez que se encuentran con el más 
mínimo contratiempo. A los ojos de los intelectuales dominantes, esos procesos están en una espiral descendente 
permanente, como lo demuestra el coro de voces expertas siempre dispuestas a declarar el «fin de un ciclo» o el reflujo 
de la última ola progresista.  Empero, en la mayoría de los casos, la revolución venezolana, que ya cumple 25 años, ha 49

encontrado formas de ascender en una espiral de reinvención creativa y autocrítica implícita. De hecho, nada podría 
ilustrar mejor la construcción de comunas como parte de una estrategia antiimperialista y socialista integral del tipo que 
Marx respaldaría que la forma en que el proceso bolivariano ha acumulado definiciones: se volvió antiimperialista en 
2004, luego incorporó el socialismo en 2006 y luego comenzó a utilizar las comunas como células básicas de su 
proyecto socialista antiimperialista en 2009-2010. Cabe destacar que, en el mismo momento en que Chávez propuso las 
comunas como pilares del socialismo, también descartó cualquier idea de un proyecto comunal autónomo, al indicar 
que la comuna aislada era «contrarrevolucionaria». Eso fue en Aló Presidente Teórico n.º 1 en 2009.  Además, al año 50

siguiente, el Gobierno convirtió en ley la idea de que las comunas debían estar conectadas a través de ciudades 
comunales, federaciones y, finalmente, el «Estado comunal».  Claramente, entonces, al igual que Marx veía la forma 51

comunal como parte de un sistema completo que era la antítesis del sistema basado en el intercambio de mercancías, 
que también incluía el monopolio, los mercados globales y el imperialismo, la comuna venezolana era un componente 
orgánico de una estrategia revolucionaria antiimperialista y socialista. Era una continuación, una espiral ascendente, de 
un proyecto nacional antiimperialista y, por lo tanto, una continuación del esfuerzo de liberación nacional que había 
sido parte integral del Proceso Bolivariano desde sus inicios. Es revelador que, cuando Chávez acuñó el lema «¡Comuna 
o nada!», se hacía eco conscientemente del lema de Simón Bolívar «¡Independencia o nada!». La implicación era que la 
construcción de la comuna sería la garantía de la independencia y la soberanía, mientras que la opción de nada que se 
estaba evitando incluía la perspectiva de la dominación imperialista.  52

El carácter antiimperialista de la comuna venezolana recibiría una corroboración continua en los años posteriores a la 
muerte de Chávez. Esto fue cierto, en primer lugar, en el sentido económico. Bajo los devastadores efectos de las 
sanciones de EUA y la guerra económica contra Venezuela que comenzó en la década de 2010, la comuna se convirtió 
en el lugar donde se garantizaba la reproducción social de muchos venezolanos, ya que se desarrollaron procesos 
viables de producción e intercambio solidario tanto dentro de las comunas como entre ellas para superar los efectos de 
la escasez impuesta por el bloqueo. Esto es lo que Cira Pascual Marquina y yo documentamos en nuestra serie de libros 
Resistencia comunal, que analiza las respuestas de las comunas al bloqueo.  Empero, la comuna venezolana no solo 53

fue un bastión económico de base, sino también político.   En gran medida, fue a partir de las comunas que se reafirmó 54

el proyecto socialista en Venezuela a través de una serie de pasos que implicaron la construcción de la Unión Comunera 
y otras asociaciones comunales.  55

 ↩ La avalancha de artículos y simposios que proclamaban el «fin del ciclo progresista» o el retroceso de la Marea Rosa —una auténtica fiesta de schadenfreude— 49

que se produjo a mediados de la década de 2010 personificaba esta perspectiva eurocéntrica. Era uno de los temas favoritos de la Asociación de Estudios 
Latinoamericanos y sus congresos.

 ↩ Hugo Chávez Frías, Aló Presidente Teórico, No. 1, September 6, 2009, transcript at todochavez.gob.ve.50

 ↩ Ley Orgánica del Poder Popular, Gaceta Oficial de la República Bolivariana de Venezuela, December 21, 2010.51

 ↩ Gilbert, Commune or Nothing!, 27–39.52

 ↩ Chris Gilbert y Cira Pascual Marquina, Resistencia Comunal serie de libros(Caracas: Observatorio Venezolano Antibloqueo, 2021–2025).53

 ↩ Cira Pascual Marquina and Chris Gilbert, Venezuela, The Present as Struggle: Voices from the Bolivarian Revolution (New York: Monthly Review Press, 2020).54

 ↩ Gilbert, Commune or Nothing!, 126–39.55

             
                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 12

https://monthlyreview.org/product/venezuela_the_present_as_struggle/


Sin embargo, la expresión más reveladora del potencial antiimperialista de la comuna venezolana se produjo en la 
primavera y el verano de 2024, cuando las comunas se convirtieron en la fuerza popular a la que recurrió el presidente 
Nicolás Maduro ante el grave ataque imperialista que se produjo en el contexto de las últimas elecciones presidenciales. 
En ese momento, cuando la otrora poderosa corriente proempresarial del ministro de Petróleo, Tarek Al Asami, estaba en 
caída libre, el proyecto comunal volvió a convertirse en el pilar explícito de la estrategia nacional del Gobierno. 
Entendida correctamente, era una estrategia cuya continuidad había sido posible políticamente gracias a la obstinada 
negativa del Gobierno a ceder a las exigencias imperialistas y a su creatividad para sobrevivir al bloqueo, mientras que 
socialmente fue posible gracias al trabajo de base desarrollado por las comunas. De este modo, el potencial del poder 
estatal transformado para fomentar y beneficiarse del poder popular —una de las lecciones más importantes de la 
Revolución Bolivariana— se reafirmó en la «alianza entre las comunas y el Estado», que proporcionó la clave para 
resistir al imperialismo.   La centralidad de las comunas en el nuevo bloque revolucionario se vería reforzada y 56

ratificada por la implementación de procesos de consulta comunal trimestrales a principios de 2024, la ampliación del 
apoyo financiero a las comunas y una reforma constitucional prevista para 2025 que les otorgaría más poderes.  57

Proyectos Comunales Paralelos en Bolivia y Brasil 
Al igual que el proyecto comunal venezolano, los promovidos por el MST en Brasil y en el proceso de cambio 

boliviano también coinciden en líneas generales con la estrategia comunal marxista, con orientaciones tanto socialistas 
como antiimperialistas. El proyecto boliviano de socialismo comunitario tiene raíces que se remontan mucho antes de 
que Evo Morales Ayma asumiera la presidencia en 2006. Su partido, el Movimiento al Socialismo (MAS), fue concebido 
como un instrumento político de los movimientos sociales y se basó especialmente en las luchas indígenas y 
campesinas, donde se había defendido durante mucho tiempo la comunidad indígena ayllu como unidad organizativa, 
a veces en coordinación con el modelo sindical o como alternativa a él.  El propio Morales había entrado en el 58

panorama político como líder de un movimiento cocalero, siempre bajo la mirada de la «guerra contra las drogas» 
impulsada políticamente por EUA. Esto significó que su liderazgo dio un claro carácter antiimperialista al proyecto, al 
tiempo que aportó la práctica crucial de traducir siempre las cuestiones económicas y sociales locales en cuestiones 
nacionales e internacionales.  A nivel teórico, fue el vicepresidente de Morales, el teórico marxista y exguerrillero 59

Álvaro García Linera, quien desarrolló las conceptualizaciones más ambiciosas del socialismo comunitarista. 

La trayectoria de las reflexiones de García Linera sobre la comuna y la construcción socialista revela paralelismos 
sorprendentes con la evolución del proyecto venezolano. Como miembro del Ejército Guerrillero Túpac Katari (EGTK) 
en los años ochenta y noventa, García Linera comenzó a examinar de cerca la forma comunal en los últimos textos de 

 ↩ El enfoque tradicional de la Revolución Bolivariana —que hace hincapié en la construcción del poder popular a través de una relación dialéctica bidireccional 56

con el Estado— contrasta con los principios más estrictamente autonomistas del neozapatismo.

 ↩ Desde mayo de 2024, se han llevado a cabo procesos de consulta comunal trimestrales. Estos consisten en organizar elecciones en las comunas para determinar 57

el uso de los fondos proporcionados por el Estado para proyectos que los miembros de la comuna han debatido en asambleas organizadas previamente. A finales de 
2024, el Gobierno se comprometió a proporcionar 600 millones de dólares estadounidenses a unas cinco mil comunas y circuitos comunales del país (un «circuito 
comunal» es, en esencia, una comuna en formación). El proceso de consulta ha sido importante porque, en el caso de las comunas existentes, aumenta la 
participación y ratifica la comuna a los ojos de su electorado. En el caso de las comunas que aún se encuentran en proceso de formación, las consultas sirven como 
un fuerte incentivo para que los miembros de las comunidades lleven adelante el proceso de consolidación de la comuna.

 ↩ TEl objetivo de ser un instrumento político de los movimientos sociales queda reflejado en el nombre completo del partido MAS: Movimiento al Socialismo-58

Instrumento Político por la Soberanía de los Pueblos. En la década de 1970 se produjo un auge de los movimientos indígenas en Bolivia, en los que ocupaba un lugar 
destacado la memoria de Túpak Katari, un revolucionario aimara de finales del siglo XVIII. Fundado en 1986, el movimiento Ayllus Rojos de Felipe Quispe Huanca 
promovía las formas de organización indígenas y también la autodeterminación de las comunidades. Otro hito importante se produjo en 1988, cuando la 
Confederación Sindical Única de Trabajadores Campesinos, una organización campesina muy influenciada por el katarismo, dio un paso al frente para defender el 
«poder comunal». Fabiola Escárzaga, La comunidad indígena insurgente, 217-218, 230-232.

 ↩ Soledad Valdivia Rivera, Political Networks and Social Movements: Bolivian State-Society Relations under Evo Morales 2006–2016 (New York: Berghahn Books, 59

2019), 138, 145.

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        13



Marx, como las notas recopiladas en el Cuaderno Kovalevsky que su organización clandestina publicó en 1989 
(traducido del inglés por la militante del EGTK Raquel Gutiérrez).  Como teórico comprometido, García Linera 60

estableció la conexión entre las afirmaciones de Marx sobre la comuna campesina rusa y la comunidad andina ayllu en 
el contexto boliviano. Evitando la idea dogmática ampliamente aceptada por la izquierda boliviana de que los ayllus 
eran simplemente formas feudales atrasadas y, por lo tanto, debían disolverse, García Linera siguió al Marx tardío al 
afirmar que podían convertirse en una «fuerza revolucionaria» en el movimiento socialista.  Al principio, la visión del 61

Estado de García Linera era simplemente la de un antagonismo entre la comunidad y el Estado.  Sin embargo, pronto se 62

dio cuenta de que las comunidades no podían seguir siendo singularidades geográficamente separadas, sino que debían 
coordinarse en un proyecto estratégico que empleara el poder del Estado a medio o incluso largo plazo. 

En 1997, García Linera proponía que un aparato estatal transformado podría fortalecer el potencial de las 
comunidades.  De esta manera, el futuro vicepresidente, respondiendo a los acontecimientos con análisis concretos, 63

llegó a situar su defensa del «punto de apoyo socialista» de la comunidad en una estructura más amplia que incluía la 
situación geopolítica y un aparato estatal reconvertido. A principios de siglo, había reconocido la importancia de 
incorporar a diversos sectores sociales al «bloque plebeyo» revolucionario, trascendiendo así lo que quedaba de la 
visión comunal estrictamente autonomista que pudo haber tenido en su día. Es evidente que, para el García Linera 
maduro, la comunidad que defendía no se concebía como algo aislado —como la hipotética comuna 
«contrarrevolucionaria» contra la que Chávez había advertido—, sino como parte de un proyecto nacional que buscaba 
la liberación del imperialismo. Del mismo modo, se dio cuenta, como se ha confirmado desde entonces, de que se 
necesitaría un largo período de transición, al que se refirió como «un puente» en 2010.  Desde la perspectiva del 64

presente, podemos ver cómo el proyecto boliviano, basado en el «socialismo comunitario» como orientación 
estratégica, ha logrado importantes avances en varios ámbitos. Entre ellos se incluyen los derechos de las mujeres y los 
indígenas, el logro histórico de una constitución que establece Bolivia como un Estado plurinacional y la 
nacionalización de los hidrocarburos, entre muchos otros avances. Sin embargo, el progreso en la realización del 
socialismo comunitario en un sentido concreto se ha visto obstaculizado por el golpe de Estado de 2019 y sus duraderas 
secuelas, así como por las dificultades de los dirigentes para proyectar un programa más allá de los diversos mandatos 
proporcionados por su base social, a veces fragmentada. 

El proyecto del MST en Brasil también apunta a un amplio horizonte estratégico más allá de los proyectos comunales 
encarnados en sus ocupaciones de tierras. Aunque el movimiento comenzó a mediados de la década de 1980 con el 
objetivo inmediato de promover la reforma agraria mediante la apropiación directa de terrenos no utilizados o 
infrautilizados (seguida de la gestión colectiva en acampamentos y assentamentos), nunca se ha separado de la esfera 
política.  En 1990, el movimiento, que ahora cuenta con un millón de miembros, dio el paso de declararse socialista y 65

 ↩ Karl Marx, El Cuaderno Kovalevsky, trans. Raquel Gutiérrez (La Paz: Ofensiva Roja, 1989); Karl Marx, “Excerpts from M. M. Kovalevsky,” en Lawrence Krader, The 60

Asiatic Mode of Production (Assen, Netherlands: Van Gorcum, 1971), 343–412.

 ↩ Álvaro García Linera, “Introducción al Cuaderno Kovalevsky” (1989) in Karl Marx, Comunidad, nacionalismos y capital: Textos inéditos (La Paz: Vicepresidencia 61

del Estado Plurinacional de Bolivia, 2018), 22, 37–38.

 ↩ J. Fabian Cabaluz and Tomás Torres López, Aproximaciones al marxismo latinoamericano: teoría, historia, y política (Santiago de Chile: Ariadna ediciones, 2021), 62

93. Cabaluz and Torres show that García Linera never fully coincided with the autonomist approach of Gutiérrez and the Bolivian Comuna group of intellectuals, 
moving further from their positions as the twenty-first century progressed.

 ↩ Álvaro García Linera, Forma Valor y Forma Comunidad: Aproximación teórica-abstracta a los fundamentos civilizatorios que preceden al Ayllu Universal (La Paz: 63

CLASCO/Muela del Diablo Editores, 2009 [1997]), 203–29. For more on this transformed vision of the state, see García Linera’s Sorbonne conference on Nicos 
Poulantzas: “Estado, Democrácia y Socialismo,” in Álvaro García Linera, Socialismo Comunitario: Un horizonte de época (La Paz: Vicepresidencia del Estado, 2015), 
34–66.

 ↩ Álvaro García Linera, “Socialismo Comunitario: Un aporte de Bolivia al mundo,” Revista Análisis 3, no. 5 (February 7, 2010): 7.64

 ↩ En el proceso de ocupación de tierras, el MST primero establece un acampamento donde los campesinos sin tierra se preparan, planifican y, a menudo, ocupan 65

una parte de la tierra que pretenden obtener. Una vez que el Estado reconoce su posesión de la tierra, esta se convierte en un asentamiento permanente.
             

                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 14



siempre ha defendido la soberanía nacional frente al imperialismo («Terra, Trabalho e Soberania Nacional» es uno de los 
principales lemas de la organización). Del mismo modo, el MST ha buscado relaciones simbióticas con partidos 
progresistas (principalmente el Partido dos Trabalhadores, pero también el Partido Socialismo e Liberdade) y gobiernos a 
nivel regional y nacional cuando están en manos progresistas. Además, a lo largo de sus cuatro décadas de existencia, el 
MST ha evolucionado desde centrarse en una lucha concreta —esencialmente la «cuestión agraria»— hasta desafiar la 
totalidad del sistema capitalista-imperialista. Al mismo tiempo, ha llegado a comprender que esto requiere organizar a 
toda la clase trabajadora brasileña, tanto urbana como rural (véase nuestra entrevista con João Pedro Stedile en este 
número). Un ejemplo de proyecto político estratégico asumido por el MST en los últimos años fue la larga y costosa 
lucha que organizó para liberar a Luiz Inácio «Lula» da Silva de la prisión del estado de Paraná, lo que hizo posible su 
exitosa campaña presidencial de 2022. Esa campaña fue una intervención en la política nacional que fue más allá de 
cualquier objetivo economicista o local limitado, y condujo a la derrota del candidato fascista. 

Estrategias Antiimperialistas Integrales 
Los tres movimientos que hemos examinado anteriormente tienen mucho en común, a pesar de sus diferentes contextos 

e historias. El diálogo entre movimientos es sin duda un factor importante que ha contribuido a su desarrollo paralelo y 
a sus objetivos estratégicos comunes. Aun así, uno podría preguntarse por la sorprendente combinación de trabajo 
comunitario de base con antiimperialismo estratégico en estos proyectos iberoamericanos muy distintos. De hecho, esta 
combinación representa una larga tradición en Iberoamérica. Hace casi un siglo, José Carlos Mariátegui, a quien a 
menudo se considera el fundador del marxismo iberoamericano, declaró que el socialismo era la forma que adoptaría el 
antiimperialismo iberoamericano. En un contexto marcado por la intervención imperialista abierta en Nicaragua a 
finales de la década de 1920, Mariátegui escribió: «Solo es posible oponerse eficazmente a unos Estados Unidos 
capitalistas, plutocráticos e imperialistas con una Iberoamérica socialista».  Mariátegui estableció así un estrecho 66

vínculo entre el antiimperialismo y los proyectos socialistas en el continente, cuyo carácter de comunalidad también 
destacó.  Este vínculo se ha mantenido hasta el presente. En efecto, como hemos visto, los tres proyectos examinados 67

anteriormente ejemplifican la afirmación del marxista peruano al llevar a cabo sus construcciones comunales-socialistas 
dentro de un horizonte antiimperialista estratégico, un horizonte que incorpora la liberación nacional. 

En lo anterior, hemos intentado responder a la pregunta: ¿Cuándo y dónde es una comuna antiimperialista? Nuestra 
respuesta siguió la línea general de razonamiento de Marx al establecer la situación y el contexto para una comuna 
antiimperialista. En primer lugar, observamos cómo las comunas realmente existentes que Marx examinó y defendió se 
encontraban en su mayoría en situaciones de dependencia o coloniales, y él las consideraba lugares de resistencia al 
colonialismo. En la comuna rural que investigó más a fondo, la rusa, Marx estableció las situaciones —sobre todo la 
necesidad de un proyecto revolucionario nacional— que se requerían para que una comuna se convirtiera en una célula 
del socialismo moderno. A continuación, vimos cómo la investigación de Marx sobre las comunas, aunque se produjo 
con mayor intensidad en su último periodo (1870-1883), no representó un cambio importante en su pensamiento, sino 
que fue continuo con los resultados de su obra madura sobre economía política. Vimos cómo, ya en el manuscrito 
Grundrisse (1857-1858), Marx reconoció que las relaciones comunales eran la antítesis fundamental de las relaciones 
de intercambio basadas en las mercancías. Señaló cómo habían existido antes del capitalismo, pero también dedujo que 
alguna forma de producción comunal restaurada formaría parte de la futura sociedad emancipada. 

 ↩ Eds. Harry E. Vanden and Marc Becker, José Carlos Mariátegui: An Anthology (New York: Monthly Review Press, 2011), 129.66

 ↩ Mariátegui creía que el «socialismo práctico» existía en las comunidades andinas ayllu y sostenía que debía ser la base para construir el socialismo en ese 67

contexto. José Carlos Mariátegui, Siete ensayos de interpretación sobre la realidad peruana (Caracas: Biblioteca Ayachucho, 1979). Véase especialmente el capítulo 
titulado «El problema de la tierra».

LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        15

https://monthlyreview.org/product/jose_carlos_mariategui/


Esto significaba que las comunas podían utilizarse para construir el socialismo y, allí donde ya existían, podían 
incorporarse al proyecto socialista. Sin embargo, Marx se dio cuenta, tanto en ese momento como más tarde, de que 
para hacerlo sería necesario tener en cuenta todo el desarrollo del capitalismo, incluidos el Estado, la banca, el crédito y 
el mercado mundial. También se necesitaría una estrategia integral que incluyera elementos de geopolítica, como la 
oposición a la expansión agresiva del capitalismo en el mundo, que en nuestra época se ha convertido en expansión 
imperialista y exterminio. Por lo tanto, si las comunas se utilizan como células del socialismo tal y como proponía Marx, 
formarán parte de una estrategia antiimperialista que no ignora la necesidad de intervenir y emplear el poder estatal. En 
conclusión, hemos visto cómo varios proyectos iberoamericanos son fieles a esta visión, al combinar la construcción 
comunal con una visión antiimperialista y socialista. Sin embargo, para cerrar el círculo y salir de Iberoamérica, también 
está muy claro que, en marcado contraste con los kibutzim coloniales que en realidad son funcionales al imperialismo, 
es toda la resistencia armada palestina unida (incluido Hamás), con su heroica lucha contra el imperialismo y su 
insistencia en la liberación nacional, la que se acerca más al ideal estratégico marxista de la comuna. Esto es lo que 
percibieron los comuneros de El Panal durante la visita de Khaled a su barrio, y tenían razón. 

Vínculos relacionados:  
• La Alianza Global Jus Semper 

• Monthly Review 

• Chris Gilbert y Cira Pascual Marquina: Una edición especial sobre las comunas en la construcción socialista” 

• Chris Gilbert: El Sueño de una Cosa: Refundar la Economía de una Comuna Venezolana 

• Chris Gilbert: Mészáros y Chávez: El Filósofo y el Llanero 

• John Bellamy Foster: Mészáros y Chávez: "El Punto Desde el Cual Mover el Mundo en la Actualidad" 

• Ana Felicien et al.: La Política Alimentaria en Venezuela 

• Steve Ellner: Priorizar el Imperialismo de EUA en la Evaluación de la Marea Rosa de Iberoamérica 

• Roberto Regalado: El Bloqueo como Espada de Doble Filo 

             
                                                                     LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert 16

https://www.jussemper.org/Inicio/Index_castellano.html
https://monthlyreview.org/
https://jussemper.org/Inicio/Recursos/Info.%20econ/Resources/CGilbertCPasqualM-EdicionEspecialComunas.pdf
https://jussemper.org/Inicio/Recursos/Info.%20econ/Resources/ChrisGilbert-SuenoUnaCosaVenezuela.pdf
https://jussemper.org/Inicio/Recursos/Democracia%20Mejores%20Practicas/Resources/CGilbert-MeszarosYChavez.pdf
https://jussemper.org/Inicio/Recursos/Democracia%20Mejores%20Practicas/Resources/JBFoster-MeszarosYChavez.pdf
https://jussemper.org/Inicio/Recursos/Democracia%20Mejores%20Practicas/Resources/AnaFelicienetAl-PoliticaAlimentariaVenezuela.pdf
https://jussemper.org/Inicio/Recursos/Democracia%20Mejores%20Practicas/Resources/SEllner-PrioritizandoImerialimoEUA-Iberoamerica.pdf
https://jussemper.org/Inicio/Recursos/Democracia%20Mejores%20Practicas/Resources/RRegalado-BloqueoArma2Filos.pdf


LAGJS/Essay/DS (E0249) enero 2026//C. Gilbert                        17

© 2026. La Alianza Global Jus Semper 
Portal en red: https://www.jussemper.org/Inicio/Index_castellano.html 
Correo-e: informa@jussemper.org 

Bajo licencia de Creative Commons Reconocimiento 4.0 Internacional. 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

❖ Acerca de Jus Semper: La Alianza Global Jus Semper aspira a contribuir a alcanzar un etos sostenible de justicia social 
en el mundo, donde todas las comunidades vivan en ámbitos verdaderamente democráticos que brinden el pleno disfrute 
de los derechos humanos y de normas de vida sostenibles conforme a la dignidad humana. Para ello, coadyuva a la 
liberalización de las instituciones democráticas de la sociedad que han sido secuestradas por los dueños del mercado. 
Con ese propósito, se dedica a la investigación y análisis para provocar la toma de conciencia y el pensamiento crítico que 
generen las ideas para la visión transformadora que dé forma al paradigma verdaderamente democrático y sostenible de la 
Gente y el Planeta y NO del mercado. 

❖ Acerca del autor: Chris Gilbert es profesor de estudios políticos en la Universidad Bolivariana de Venezuela y autor de 
Commune or Nothing!: Venezuela’s Communal Movement and Its Socialist Project (Monthly Review 
Press, 2023). Es creador y copresentador del programa educativo marxista de televisión y podcast 
Escuela de Cuadros. 

❖ Acerca de este trabajo: Este artículo se publicó originalmente en Monthly Review en julio de 
2025. 

❖ Cite este trabajo como: Chris Gilbert: Las Comunas Socialistas y el Antiimperialismo: El Enfoque 
Marxista— La Alianza Global Jus Semper, enero de 2026. Este artículo ha sido publicado bajo 

Creative Commons, CC-BY-NC-ND 4.0. Se puede reproducir el material para uso no comercial, acreditando al autor y 
proporcionando un enlace al editor original. 

❖ Etiquetas: Capitalismo, Democracia, Ecología, Agricultura, Imperialismo, Marxismo, Socialismo, Global. 

❖ La responsabilidad por las opiniones expresadas en los trabajos firmados descansa exclusivamente en su(s) autor(es), y su 
publicación no representa un respaldo por parte de La Alianza Global Jus Semper a dichas opiniones.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
http://www.jussemper.org/Inicio/Index_castellano.html
mailto:informa@jussemper.org

